
1 

 

 
 

ARCHIVIO GENERALE 

ASSMR 

 

 

 

 

 

 

 

LE VETTE DELLA CARITÀ 

“LA VISIONE DELLE DUE MONTAGNE” 

di Madre Francesca Streitel 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Suore della SS.ma Madre Addolorata 

Roma 2020 



2 



3 

PRESENTAZIONE 

della Superiora Generale SSM Sr. Catherine Marie Hanegan 

 

5 

 

INTRODUZIONE 7 

LA VISIONE DELLE DUE MONTAGNE 8 

LETTURA DELL’ICONA 
 

Madre Francesca Streitel 

12 
 

12 

Sul Monte Carmelo 

Il profeta Elia 

Santa Teresa d’Avila 

 

20 

26 

 

Sul Monte della Verna 

San Francesco d’Assisi 

 

 

33 

 

«Riconoscere e amare le vie dell’Addolorata» 
 

38 

Sotto la quercia 41 

L’«amore benevolente» 45 

Tre ceste «per portare vita piena agli altri» 46 

APPENDICE 

Lettera 39(86) a P. Jordan 

 

55 

Indice 



4 



5 

Presentazione 

 

 

 

 

 

 

 

Con gioia e gratitudine presento questo libretto che accompagna 

l'Icona della “Visione delle due montagne della Venerabile Madre 

Francesca Streitel”, Fondatrice del nostro Istituto. Ad ogni Suora della 

SS.ma Madre Addolorata la visione che Madre Francesca ebbe nel 

coro del Carmelo di Himmelsforten, in Germania, è familiare e rievoca 

i valori del nostro carisma e della nostra missione.  

Attraverso l'Icona, realizzata con amore e dedizione dal Laborato-

rio di Spiritualità e Tecnica dell’Icona «La Glikophilousa», al Piccolo 

Eremo delle Querce in Santa Maria di Crochi, Caulonia, ogni suora 

può contemplare la bellezza della vocazione ricevuta e rinnovare con 

energia e fresco entusiasmo l'impegno di diffondere il Vangelo di Gesù 

Cristo e continuare le opere apostoliche nella Chiesa, nelle nostre co-

munità, nel mondo.  

Ad ogni persona che posa lo sguardo sull’Icona auguro di contem-

plare la bellezza del dono di Dio fatto alla Chiesa tramite la vita e le 

opere di Madre Francesca. Una vita santa e umile, trascorsa nel na-

scondimento e nel silenzio, che diventa dono e mistero, dimora acco-

gliente della volontà di Dio ed esemplare testimonianza di fedeltà del 

Vangelo.  

Su questa scia luminosa, l'icona annuncia anche l'«amore benevo-

lente» di tutte le Suore della SS. Madre Addolorata che hanno seguito, 

seguono e seguiranno l'esempio di Madre Francesca, e invita tutti colo-

ro che la contemplano a coltivare un cuore compassionevole che si 

apre al dolore e ai bisogni degli altri.    

La realizzazione iconografica della visione, proposta all'attenzione 

del consiglio generale e custodita nella cappella della Casa Generalizia, 

vuole dare innanzi tutto lode a Dio per il suo amore provvido manife-

stato attraverso la vita e le opere di Madre Francesca e, al contempo, 

Presentazione 



6 

onorare la nostra Fondatrice per la solidità della sua fede, la luminosità 

della sua speranza, la fecondità della sua carità, che l’hanno resa decisa 

e forte nel camminare sulle vie del Signore. Al contempo, vuole espri-

mere gratitudine alle suore che ci hanno preceduto e, infine, incorag-

giare e stimolare coloro che oggi e in futuro serviranno il Signore cer-

candolo ad di sopra di tutto e curando le ferite dell'umanità.  

Il mio speciale grazie va alla Comunità monastica delle Sorelle di 

Gesù e a tutte coloro che hanno contribuito alla realizzazione di questo 

capolavoro d’arte e di fede.  

 

 
 
 
     Sr. Catherine Marie Hanegan 

        Superiora Generale SSM 

 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 

 
 
 



7 

 
 
 
 

 
 
 
 
 
 

 

«Parlaci delle visioni che hai», disse un giorno un monaco a Paco-

mio. «Lascia che ti parli di una grande visione: Se vedi un uomo santo 

e umile, questa è una grande visione. Cosa c’è di più grande, infatti, 

che vedere il Dio invisibile rivelato nel suo tempio, una per-sona uma-

na visibile?». 

 
Crediamo sia necessario partire da qui per introdurci nella lettura 

dell’icona “La visione delle due montagne di Madre Francesca Strei-

tel”, realizzata dal Laboratorio di Spiritualità e Tecnica dell’Icona «La 

Glikophilousa», al Piccolo Eremo delle Querce in Santa Maria di Cro-

chi, Caulonia, nel cuore della Calabria bizantina. 

 
La «grande visione» che l’icona c’invita a contemplare è innanzi 

tutto la vita stessa, santa e umile, di Madre Francesca. «Il Dio invisibi-

le si è rivelato nel suo tempio», in lei, forte e tenace. Nel nascondimen-

to e nel silenzio, è via via diventata, per dono e mistero, dimora acco-

gliente dello Spirito, instancabile nel cercare la Volontà di Dio ed 

esemplare nella testimonianza fedele del Vangelo. 

La «grande visione», poi, non può che essere anche il frutto maturo 

delle sue intuizioni spirituali: la fondazione, nel 1885, delle Sorores 

Charitatis a Matre Dolorosa, la Congregazione delle Suore della SS. 

Madre Addolorata. 

Posiamo, dunque, lo sguardo sull’icona memori di essere dinanzi 
ad una primizia dello Spirito e coltiviamo un cuore grato a Dio perché 
la sua trascendente bellezza si fa visibile nella storia lì dove si rinnova-
no, in gratuità, il fiat e lo stabat di Maria. 

Introduzione 



8 

 

 
 

 Durante il noviziato al Carmelo Himmelspforten di Würzburg, nel 

giugno del 1882, mentre pregava nel coro del monastero, Madre Fran-

cesca ebbe una visione spirituale singolarissima, preceduta e seguita da 

altre intuizioni interiori, che lei chiama «alcune cose soprannaturali»1, 

«avvenimenti che portano in maniera evidente il marchio dello straor-

dinario»2. Lo confida con estremo pudore, quasi con vergogna, al suo 

direttore spirituale: «sono stata spinta da una forza soprannaturale, …

ebbi un’illuminazione, …nella mia anima vidi, …dinanzi al mio spirito 

vidi»3, scrive a p. Jordan nella famosa lettera in cui racconta i dettagli  

della visione delle due montagne, per poi concludere: «A nostra Signo-

ra del monte Carmelo ho seriamente detto che, qualora volesse qualco-

sa di particolare da me, deve 

rivolgersi al mio superiore, 

dato che a lui ho promesso 

obbedienza»4. Ossia: sostan-

zialmente, non le mie illumi-

nazioni, le mie visioni, le 

«esperienze di tipo sopran-

naturale»5, ma l’obbedienza 

è la via attraverso cui, con 

certezza, si compie in me la 

volontà di Dio. 

1 M. FRANCESCA DELLA CROCE AMALIA STREITEL, Lettere a Padre Gio-
vanni Francesco Jordan 1883-1885, a cura del Consiglio Generale Suore della 
SS.ma Madre Addolorata, Roma 20132, p. 129. D’ora in poi: Lettere a p. Jordan. 
2 Ivi, p. 130. 
3 Ivi, pp. 131-132. 
4 Ivi, p. 133. 
5 Ivi, p. 129. 

La visione delle due montagne 

         Carmelo Himmelspforten, Würzburg. 

8 



9 

Cogliamo subito l’equilibrio interiore di Madre Francesca, che 

mette bene in luce la genuinità delle sue esperienze mistiche, giudicate 

tali anche nel corso della causa di beatificazione della Serva di Dio o, 

perlomeno, «compatibili con una sostanziale rettitudine interiore»6. 

Ciò detto, non ci resta che scorrere per intero il racconto della vi-

sione che, in appendice, troviamo incastonata nel più ampio contesto 

della lettera: 

 

«Pochi giorni dopo di mattina, pregai nel coro e vidi una cosa fino 

allora mai vista: dinanzi al mio spirito vidi innalzarsi due monti. Que-

sti due monti erano allineati l’uno accanto all’altro, il monte che si 

innalzava sulla destra era più alto dell’altro e aveva degli scalini.  

Mi pare di aver visto in cima al monte la figura piuttosto sfumata 

di sant’Elia e, più in basso, [in modo] altrettanto [sfumato], santa Te-

resa.  

Sull’altro monte, che era meno alto, forse perché meno antico, vidi in 

cima san Francesco con la Croce in mano; riconobbi nel primo il 

monte Carmelo, nel secondo la Verna. Poi, i due monti si inclinarono 

per formare una volta e precisamente il monte più alto si voltava verso 

l’altro, circa nel punto in cui stava santa Teresa.  

 Ebbi la sensazione che entrambi i santi mi volessero tirare verso 

l’alto, nel mezzo di questa volta, come una specie di chiusa. Però io 

resistetti, perché in tali circostanze temevo di essere la vittima di un 

6 Questo il parere pressocché unanime dei Consultori Teologi riuniti a congresso 
per discutere sull’eroicità delle virtù di Madre Francesca: «Le presunte ispirazioni 
che tanta parte hanno svolto nella sua storia [della Serva di Dio], sono state giudi-
cate da padre Victor e padre Benigar come fondamentalmente genuine o, almeno, 
compatibili con una sostanziale rettitudine interiore. Segno di prudenza fu, comun-
que, il continuo e umile ricorso della Serva di Dio a sacerdoti ai quali sottoponeva 
le ispirazioni e i progetti in vista di un sano discernimento. Seguire le ispirazioni 
interiori, soprattutto se confermate dai direttori spirituali, non è certo imprudente, 
anche se le ispirazioni conducono per vie ignote o - come nel caso della Serva di 
Dio - spingono a fare esperienze diverse fino a trovare il proprio posto nella Chie-
sa» CONGREGATIO DE CAUSIS SANCTORUM, Beatificationis et canonizatio-
nis Servae Dei Mariae Franciscae a Cruce. Relatio et vota congressus peculiaris 
super virtutibus. Die 15 Maii an. 2009 habiti, Roma 2009, p.46). 

9 



10 

gioco infernale, e più di una volta il padre confessore ebbe difficoltà a 

tranquillizzarmi a questo proposito.  

Prima e dopo questa visione, quando non riuscii a capire perché il 

Signore mi volesse far uscire dal Carmelo, sentii rispondere: “Per 

unire la vita attiva a quella contemplativa”. Che questa risposta possa 

dare luce alla visione. Il Carmelo rappresenta forse la preghiera, la 

Verna l’operosità. Ambedue le cose, preghiera e operosità, hanno su-

bìto deviazioni nel corso dei secoli e, così, fu spesso travisata la subli-

mità dell’una e la necessità dell’altra. Da una parte, spesso non si ha 

più il senso giusto della preghiera come lavoro, dall’altra non s’inten-

de più il lavoro come preghiera. Preghiera e lavoro devono costituire 

delle linee parallele e contribuire nella stessa misura all’eliminazione 

della miseria spirituale e sociale dell’umanità, insegnando ad essa il 

nuovo, vero significato del “pregare e lavorare”. 

 
Mio Reverendo Padre, sant’Elia sulla vetta di uno dei monti e an-

che santa Teresa, che il Signore ci manda forse per un’altra riforma, 

insegnano alle loro figlie spirituali principalmente il “lavoro della 

preghiera”, forse anche “preghiera e lavoro”, un motto abbastanza 

compatibile con la vita di clausura e di silenzio. Sull’altra cima san 

Francesco, in mezzo alla sua opera. Non è questo un terreno santo e 

solido? Una base solida come roccia, alte vette della virtù e una nobile 

roccaforte?  

 

Affinché non dimenticassi l’immagine dei due monti che si univa-

no, una delle nostre sorelle, che non sapeva niente della visione, circa 

otto settimane fa fece il seguente sogno: un uomo alto, semplice e pio 

conduceva la sorella ai piedi di due montagne le cui cime erano unite. 

Si vedevano viti coperte di sassi. L’uomo insegnò alla sorella come 

togliere quei sassi, che non potevano che ostacolare la crescita delle 

viti, e come usarli nella costruzione di una casa perfettamente rotonda. 

Dopo aver lavorato per un po’ di tempo, le campane di una chiesa 

grande chiamavano i fedeli alla Messa; la sorella dovette seguire l’uo-

mo che, ad un certo punto, vide me sul ciglio della strada. Mi affidò 

quindi la sorella e tutte e due andammo in questa chiesa.  

10 



11 

La sorella mi raccontò che la chiesa nel suo sogno era alta e isola-

ta e che era rimasta particolarmente colpita da alte impalcature su 

ruote che stavano davanti alla chiesa ed anche dentro. 

 

Quando lei, Reverendo Padre, ce lo permise di visitare la chiesa, 

la sorella, che non aveva mai visto questa chiesa, disse: vedrà che an-

dremo nella chiesa della mia visione nel sogno! Ed infatti: blocchi di 

pietra, alte impalcature su ruote, la stessa identica chiesa per dimen-

sione e tipo che la sorella aveva visto diverse settimane prima in so-

gno.  

Chi fosse quell’uomo che nel sogno insegnò a questa sorella, e con 

lei a tutta una stirpe, la vita della preghiera e del lavoro, sarà evidente 

per chiunque, immagino. Credo del resto fermamente che prima o poi 

il Laterano sarà un luogo in cui avverranno fatti importanti riguardo 

al nuovo Ordine. Possa il Signore essere lodato»7. 

 

7 Lettere a p. Jordan, pp. 129-134. 

11 



12 

 
 
 
 

 
 
 
 

Nella lunga elaborazione del disegno sono stati raccolti minuziosa-

mente tutti i dettagli della visione riferiti da Madre Francesca, ma l’i-

conografia, si sa, va ben oltre essendo, secondo l’espressione del poeta 

inglese William Blake, rappresentazione della «divina forma umana» e 

celebrazione dell’«intervento della Grazia nei Santi di Cristo», come 

ribadito dal Settimo Concilio Ecumenico8. Cosicché l’icona, ispirata 

all’esperienza mistica di Madre Francesca, dilata gli orizzonti della sua 

visione per rendere evidente, visibile e percepibile il disegno di Dio 

Creatore e Redentore, di cui Madre Francesca, che ha seguito Cristo 

sulla via della croce e della spoliazione, è stata docile strumento. Del 

resto, così lei si è percepita nell’incalzare del tempo, a servizio della 

vigna del Signore, e lo ribadisce con forza in una lettera a p. Jordan: 

riteniamoci «strumenti prescelti nelle mani di Dio», dice, richiamando 

la necessità di custodire questa convinzione, vivendo «una vita di fede, 

una vita di grazia», dediti al «compito voluto da Dio»9.  

 

 

Madre Francesca Streitel 

 

La rappresentazione iconografica emerge da un fondo dorato che 

simbolicamente rimanda all’ambiente divino. Ciò che i nostri occhi 

contemplano – annuncia l’icona – è una visita salvifica di Dio che ir-

Lettura dell’Icona 

8 Cfr. R. BOZZETTO - R. LEONE, Icone: arte e spiritualità, in AA.VV., Icone.  
Tradizione bizantina e spiritualità, Trento 2008, p. 5. 
9 Lettere a p. Jordan, pp. 250-251. 



13 



14 

 

 

 

 

 

 
L’Icona “Visione delle due montagne della Ven. Madre Francesca Streitel” 

 

L’Icona “Visione delle due montagne della Venerabile Madre Francesca Streitel” è 

stata ‘scritta’ dalle iconografe del Laboratorio di Spiritualità e Tecnica dell’Icona 

“La Glikophilousa”, seguendo la plurisecolare tradizione bizantina della tempera 

all’uovo. L’opera, tav. 120x200 cm, è stata realizzata con pigmenti naturali su le-

gno intelaiato e gessato, e il fondo dorato è stato eseguito con foglia d'oro di 22 

carati, impressa in triplice strato. 

Applicando l’intonaco, preparato con una mistura di Bianco di Spagna e colla 

di coniglio (levkas), si è ricoperta la tavola con 39 strati sovrapposti, tanti quante 

sono le Comunità locali SSM sparse nel mondo: un gesto simbolico, attraverso il 

quale si è voluta evidenziare l’armonica bellezza dell’unità di spirito che è maturata 

attorno al carisma di Madre Francesca. 

Sulla tela, prima della stesura dell’intonaco, l’Archivista Generale sr. Teresina 

Marra ha trascritto a nome di tutte le SSM «i frutti dei santi esercizi» che la Fon-

datrice annotò tra i suoi Appunti spirituali, in uno dei periodi più dolorosi della sua 

vita, ormai totalmente consegnata all’Amore Crocifisso: «Radicarsi in Maria, la 

Vergine Immacolata, e formarsi a lei, secondo le intenzioni di Dio. Da lei lasciarsi 

introdurre nel mistero “dell’amore e del dolore”, affinché, in verità, diventi “sposa 

del Crocifisso” che non si stacca dai suoi piedi insanguinati, finché l’amore crocifis-

so non dirà: “Sali più in alto, prendi posto in mezzo al mio cuore”».  

Sulla tela, poi, sono state scritte alcune preghiere d’intercessione per tutte le 

Suore della SS.ma Madre Addolorata, di ieri e di oggi, e per le Postulanti, le Novi-

zie e le Juniores. Dal Consiglio Generale alle Regioni e alle Delegazioni, per tutte 

le SSM è stata invocata grazia e benedizione, fedeltà e gioia. 

Anche le Sorelle iconografe hanno lasciato sulla tela la memoria indelebile di 

una preghiera, affidando a Madre Francesca il cammino delle nostre Famiglie Reli-

giose: «Madre Francesca e Santi Patroni delle nostre Sorelle di Carità della SS.ma 

Madre Addolorata, vi affidiamo il cammino delle nostre comunità: che possano 

sentire sempre il pungolo della carità, la gioia del servizio, sempre ricercando la 

sublimità della preghiera e la necessità dell’operosità, per piacere a Dio secondo il 

Vangelo di Cristo e custodire il desiderio della “vetta”, dalla croce alla risurrezione». 



15 

rompe nella storia: la sua misericordia ha trovato spazio nel cuore di 

una donna «fortemente attratta dall’amore alla Croce»10, ‘ferita’ da 

questa infinita compassione.  

Madre Francesca, rappresentata 

ritta nella dignità d’essere nuova 

creatura, trasfigurata e già nella 

Luce, mentre dispone il cuore 

all’accoglienza, sembra sussurra-

re nel silenzio: «non vivo più io, 

ma Cristo vive in me»11. Il suo 

sguardo è assorto nella contem-

plazione del mistero che l’ha resa 

grembo fecondo della divina Ca-

rità, madre d’ogni debolezza e 

sorella d’ogni dolore, come lei 

stessa dice in una lettera intrisa di 

santi desideri: «Egli [il Signore] 

lascia a me la cura dei bisogni 

altrui e mi sensibilizza addirittura 

al punto tale, che io soffro molto, 

se intorno a me c’è dolore e af-

fanno e non sono in grado di dis-

siparli»12. 

Il volto della Serva di Dio 

reca l’impronta di un profondo 

lavorio spirituale ed esprime la tensione perenne di una ricerca appas-

sionata: «Oh, quanto aspira la mia anima ad essere unita a Dio, al Dio 

vivo e forte! Con l’apostolo l’anima mia vorrebbe dire: “desidero sva-

nire” […] E per il presente ed il futuro non ho altro desiderio né altra 

10 M. FRANCESCA DELLA CROCE AMALIA STREITEL, Lettere a diversi 
destinatari 1879-1910, a cura del Consiglio Generale Suore della SS.ma Madre 
Addolorata, Roma 2005, p. 60. D’ora in poi: Lettere a diversi destinatari.  
11 Gal 2,20. 
12 Lettere a p. Jordan, p. 95.  



16 

volontà, se non che il Signore mi sorregga tanto con la sua santa gra-

zia, che io possa essere sempre considerata una figlia della santa obbe-

dienza e della santa povertà»13. 

Nel quieto e sommesso fulgore del volto, segnato da energici colpi 

di luce, Madre Francesca lascia trasparire la decisione pura e ferma 

dello spirito che ripete incessante il 

sì della fede. Con umiltà semplice, 

seguendo Cristo sospinta dal solo 

desiderio di piacere a Dio, e senza 

nulla anteporre al suo amore, la sua 

umanità trasfigurata scuote la nostra 

indolenza e c’invita a perseguire 

con animo generoso la via della 

Vita, senza inutili ritardi né perico-

lose distrazioni: «In tutto ciò che 

facciamo non cercare né desiderare 

altro che di piacere a Dio perché, 

appena si ha un’altra intenzione, 

l’opera non è più semplice, ma dop-

pia»14, sembra ricordarci ancora. 

Con la mano sinistra, la Serva di 

Dio regge un cartiglio, che stringe a 

sé in atto d’amorosa fedeltà, quasi 

compiaciuta d’avervi raccolto ogni 

più alta aspirazione: «Preghiera e 

operosità…la sublimità dell’una e 

la necessità dell’altra»15. È la chiosa alla visione che, vedremo più 

avanti, nel segno dei due monti raccolti ad arco, indica la necessità di 

«unire la vita attiva a quella contemplativa»16.  

13 Ivi, pp. 142-143.   
14 M. FRANCESCA DELLA CROCE AMALIA STREITEL, Scritti vari e docu-
menti dell’inizio della Congregazione 1883-1911, a cura del Consiglio Generale 
Suore della SS.ma Madre Addolorata, Roma 2007, p. 37. D’ora in poi: Scritti vari.  
15 Lettere a p. Jordan, p. 132. 
16 Ivi, p. 105.  



17 

«Preghiera e operosità»: mentre coniughiamo questi due imperativi 

di perenne freschezza evangelica, ripensiamo alla vita di Madre Fran-

cesca e la ricordiamo fanciulla già incline 

a cercare a lungo nell’orazione il senso 

delle realtà eterne, ruminando in cuore le 

parole di Gesù: «E io, quando sarò innal-

zato da terra, attirerò tutti a me»17.  

«Le ore spese in preghiera e meditazione 

davanti al Santissimo Sacramento – anno-

ta la biografa sr. Kiliana Koller – non le 

sembravano mai troppo lunghe»18, soprat-

tutto quando, all’età di 17 anni fu 

«chiamata in maniera particolare alla vita 

religiosa»19. E poi al Carmelo, alla «meta 

del suo desiderio»20, nella solitudine del 

chiostro, in raccoglimento e penitenza, 

mentre «Dio viene nell’anima e l’anima 

emigra in Dio»21.  

Rammentiamo, poi, i famosi vespri 

del 18 marzo 1883, quando, emessi i voti 

religiosi nelle mani di p. Jordan, rivestito l’abito francescano e calzati i 

sandali della nuda povertà, trascorre lunghe ore in preghiera, soppesan-

do con amore e tremore il nome nuovo ricevuto: Maria Francesca della 

Croce.  

Eppure Madre Francesca sa che la sublimità della preghiera non 

sfugge al buio dell’aridità. Ci sono tenebre che plasmano e purificano. 

Nel crogiuolo del dolore, infatti, il cuore cerca una speranza più certa e 

duratura, guardando con fiducia al mistero della croce: «Sì, il Signore è 

17 Gv 12,32. 
18 K. KOLLER, Storia della Congregazione delle Suore della SS.ma Madre Addo-
lorata, Roma 2011, p. 8. 
19 Lettere a diversi destinatari, p. 58. 
20 Ivi, p. 61. 
21 S. GIOVANNI DAMASCENO, De fide orthodoxa, PG 94, 1089.  



18 

la nostra luce nel tempo del buio – scrive alla sorella Edwig – […] Cer-

chiamo sempre il volto del Signore perché questo dolce volto ci userà 

misericordia»22.  

 L’abbandono confidente suscita e via via rafforza in lei la necessità 

di piegare le ginocchia e intercedere per chi soffre, sperando contro 

ogni speranza, come più volte avvenne, soprattutto al capezzale delle 

sorelle ammalate. Ce lo ricorda ancora sr. Kiliana, citando un evento 

doloroso avvenuto «il nono mese dalla fondazione della comunità», 

quando sr. Johanna Ankenbrand s’ammalò gravemente. Madre France-

sca, «confidando nella potenza e nella bontà di Dio, si rifugiò nella 

preghiera e nel sacrificio» e 

«incoraggiò la suora inferma 

a confidare con tutto il suo 

cuore…»23: un atteggiamen-

to ordinario di straordinaria 

fiducia nell’amore provvido 

del Dio compassionevole. E 

non ci meraviglia che molto 

spesso, per intercedere come 

Mosè sul monte, dopo aver 

riposato per qualche ora su 

tavole nude, trascorresse gran parte della notte in preghiera, fino a di-

ventare agli occhi delle sorelle una vera icona orante che «parlava con 

Dio e Dio parlava con lei!»24.  

L’intreccio sapiente di «preghiera e operosità» è stata una finissi-

ma tessitura spirituale che ha fortificato la vita di Madre Francesca, 

con perseveranza e abnegazione, soprattutto nell’ora della prova che 

sferzò più e più volte il germoglio fragile della comunità nascente, fino 

22 M. FRANCESCA DELLA CROCE AMALIA STREITEL, Lettere ai genitori e 
alla sorella Edvige 1855-1911, a cura del Consiglio Generale Suore della SS.ma 
Madre Addolorata, Roma 2002, p. 52. D’ora in poi: Lettere ai genitori e alla sorella.    
23 K. KOLLER, op. cit., p. 23.  
24 Ivi, p. 25.  
  



19 

al Calvario della Fondatrice, umiliata, 

screditata e spogliata di tutto nel tem-

po della sua deposizione da Superiora 

Generale. Lì, nel dolore e nella nudità 

di un’obbedienza totalmente conse-

gnata al volere di Dio, ha dettato uno 

stile irrinunciabile per ogni Suora 

dell’Addolorata, un esempio più che 

edificante, mostrando come l’unico 

desiderio possibile e mai appagato debba essere l’unione con Dio e 

l’amore per il prossimo, a tutti i costi e senza riserve.  

 

San Gregorio Magno, commentando il brano evangelico di Marta e 

Maria, scriveva: «Una si dedica alla vita attiva tramite il servizio del 

mondo, l’altra alla vita contemplativa tramite l’estasi di un cuore atten-

to alla Parola»25. Ora, Madre Francesca, votandosi alla preghiera e al 

servizio con pari ardore, si è spinta oltre, maturando una sintesi nuova. 

Questa, in fondo, è stata la grande intuizione della visione: nella vita 

religiosa, i due volti dell’amore, Marta e Maria, devono essere comple-

mentari. Di più: devono fondersi! Un cuore autenticamente orientato 

verso Dio ha bisogno di riconoscere e 

servire Dio nel volto del prossimo: 

«Chi infatti non ama il fratello che 

vede, non può amare Dio che non 

vede»26. «Ogni vita cristiana, e a 

maggior ragione la vita religiosa, è 

dunque caratterizzata contempora-

neamente dalla vita attiva e dalla vita 

contemplativa»27.  

25 SAN GREGORIO, Omelie su Ezechiele I, 3, 9.  
26 1Gv 4, 20.   
27 J. PROU E LE MONACHE DELLA CONGREGAZIONE DI SOLE-
SMES, La clausura delle monache, Prospettive della vita religiosa, Città 
del Vaticano 1998, p. 151.   



20 

SUL MONTE CARMELO 

 

Nella visione, la preghiera è rappresentata dall’incessante salita 

verso l’alta montagna del Carmelo, dove si stagliano due figure molto 

vicine alla sensibilità spirituale di Madre Francesca: sant’Elia e santa 

Teresa d’Avila. 

 

 

Il profeta Elia 

 

«Sant’Elia mi era spiritualmente vicino – scrive madre Francesca. 

Egli mi disse la gioia che gli dava il fatto che io fossi la sua figlia e mi 

pregò di essere accolto. Mi trovai in imbarazzo, non sapevo come fare. 

Allora ebbi una illuminazione ed udii dire: certamente puoi accoglier-

lo, hai accolto anche altri patroni nel tuo cuore. Ho avuto allora la sen-

sazione di aver accolto sant’Elia e nella mia anima vidi le parole: “chi 

accoglie un profeta riceverà una ricompensa da profeta”»28. 

 

Nell’icona, Elia è ritratto solo, seduto nel cavo buio di una caver-

na, che sembra abbia raggiunto con fatica per ritrovare nel silenzio e 

nella solitudine il senso vero del suo vivere: «Trova la pace interiore ed 

il silenzio – suggerisce san Serafino di Sarov – e una moltitudine di 

uomini troverà salvezza in te»29. E Madre Francesca: «La forza di 

un’anima che cerca la perfezione è il silenzio»30, che ritiene talmente 

indispensabile da scrivere nelle Norme del 1883: «Le suore hanno il 

dovere di ammonire le candidate loquaci ed espansive con un deciso, 

“manteniamo il silenzio”»31. Non solo: quando nel gennaio del 1906, 

durante gli esercizi spirituali, scrive alcune annotazioni in un foglietto, 

28 Lettere a p. Jordan, p. 131.  
29 I. GORAINOFF, Serafino di Sarov. Vita, colloquio con Motovilov, scritti spiri-
tuali, Torino 1981, p. 57.   
30 Scritti vari, p. 50.   
31 Ivi, p. 59.  
 



21 



22 

fissa un solo proposito con esemplare determinazione: «iniziare ora e 

con l’aiuto di Dio fino alla fine, una vita nuova, silenziosa e offeren-

te»32. 

 

L’efficacia spirituale di una vita contemplativa, che si consuma nel 

silenzio e nel nascondimento, è ciò che annuncia Elia nell’icona. La 

sua figura monumentale, armonica e ieratica, è intercettata in atteggia-

mento di fiduciosa attesa, di equilibrata pacatezza, scevra da ogni ten-

sione.  

Il corpo del profeta è avvolto in un manto di pelo dai caldi colori 

rosso-aranciati e rivestito di una tunica blu-verde, tra le cui pieghe 

scorre tenace la speranza di un rinnova-

to incontro con il Signore della vita.  

I capelli lunghi e la barba in disordine 

sembrano vivide fiamme che accentua-

no la straordinaria espressività del vol-

to, interamente proteso verso Dio. Ci 

sembra, scrutandolo, di risentire le pa-

role di san Giovanni Climaco, un santo 

monaco del VII secolo: «Il tuo amore 

ha ferito la mia anima e il mio cuore 

non sopporta le tue fiamme: vivo can-

tandoti!»33. 

«Vivo cantandoti»: ecco «il lavoro della preghiera» di cui parla 

Madre Francesca: «sulla vetta» – scrive – sant’Elia e santa Teresa 

«insegnano alle loro figlie spirituali principalmente il “lavoro della 

preghiera”, forse anche “preghiera e lavoro”, un motto abbastanza 

compatibile con la vita di clausura e di silenzio»34.  

Ancor prima di stendere questa nota, Madre Francesca aveva citato 

«il duplice spirito»35 di Elia concesso a Eliseo, che viene riconosciuto 

32 Ivi, p. 31.   
33 MIGNE, Patrologia Greca, 88, 1160 B.    
34 Lettere a p. Jordan, p. 133. 
35 Ivi, p. 242.   
 



23 

come il principale erede spirituale della sua missione profetica. Una 

citazione di cui si serve per richiamare p. Jordan «all’obbligo rigoro-

so»36 del suo impegno di guida spirituale.  

Ora, nell’icona, Elia è anche figura che esalta la bellezza della pro-

fezia. Attraverso i segni espressivi che lo caratterizzano, il profeta ci 

rimanda al mistero dell'uomo consegnato a Dio, a colui che sta alla Sua 

presenza, ben fissato sulla roccia della chiamata, e al ministero dell'uo-

mo sedotto da Dio, che parla con coraggio e franchezza nell'interesse 

del Signore e «rende presente nelle sue parole il parlare di Dio»37. 

Mistero che Madre Francesca accosta e assimila cercando luce 

«nella santa solitudine»38. Ministero che esercita nel «parlare con fran-

chezza»39, anche dicendo cose scomode 

ed esternando umilmente le proprie 

colpe; anzi, facendo delle sue pubbliche 

confessioni una preziosa opportunità 

formativa: «È anche successo, a volte, 

che di fronte alla mia franchezza 

nell’ammettere le mie colpe, anche gli 

altri ebbero il coraggio di confessare le 

loro, cercando di migliorare»40. 

 

‘Franchezza’ è parola d’ordine al 

cuore di Madre Francesca, come lo fu 

per Elia. Nei suoi scritti quest’espressione torna per ben 24 volte, spes-

so riferita alla necessità di essere schietti con i superiori e talvolta per 

esigere dai vari interlocutori sincerità e lealtà nel parlare e nell'agire. 

Questa sua franchezza profetica cammina speditamente a braccetto 

con il coraggio, a cui Madre Francesca nei suoi scritti fa appello per 

ben 51 volte: coraggio di portare la croce: «solo la mia grande fiducia 

36 Ibidem.    
37 P. BOVATI, Così parla il Signore. Studi sul profetismo biblico, Bologna 2008, 
p. 57.     
38 Lettere a p. Jordan, p. 141. 
39 Ivi, p. 102. 
40 Ivi, pp. 114-115.   



24 

nell’Alto mi dà il coraggio di portare la mia croce fino alla sommità 

voluta da Dio»41; «coraggio di stare forte sotto la croce  e di sperare 

contro “ogni speranza”»42; coraggio «di mettere un argine, mediante 

una vita rigorosamente ascetica, alla vita religiosa diventata spesso 

superficiale»43.  

Ancora: coraggio «di conformarsi all’esempio» di san Francesco e 

santa Chiara44, di raccogliersi «nelle piaghe del Signore, fonte della 

nostra salvezza»45, di «rinunciare, lottare e sopportare nella forza 

dell’obbedienza», convinta che «il Signore dà grazia»46; coraggio che 

deve «radicarsi sempre di più nelle promesse del Signore»47 e che sca-

turisce dalla grazia e dal principio che «sia glorificato il Signore e ab-

bassata la creatura»48; coraggio di «umiliarsi profondamente»49, «di 

sopportare in silenzio»50 ogni sorta di sacrificio e di «preparare le vie 

al Signore»51.  

E poi: «coraggio e perseveranza nelle tribolazioni di questa vita, in 

modo da essere preservati da quelle dell’eternità»52; coraggio di mo-

strare la verità: «Per quanto questo modo di fare possa essere illogico, 

Dio mi ha sempre benedetto tutte le volte che ho avuto il coraggio di 

mostrare la verità, cioè le mie deficienze, e mi ha dato una maggiore 

pazienza nei confronti degli errori altrui»53; coraggio di opporsi all’er-

rore: «Dio voglia che a capo della nostra congregazione vi siano sem-

41 Lettere a diversi destinatari, p. 152. Vedi anche Lettere a p. Jordan, pp. 87-88: 
«Preghi per la sua figlia spirituale… che abbracci coraggiosamente la croce tutti i 
giorni della sua vita»; e, ancora, Lettere a p. Jordan, p. 99: «abbia il coraggio di 
tenere alta la croce». 
42 Lettere a diversi destinatari, p. 141-142.     
43 Lettere a p. Jordan, pp. 52.  
44 Ivi, p. 57. 
45 Ivi, p. 76.   
46 Ivi, p. 69.      
47 Ivi, p. 66.   
48 Ivi, p. 77.   
49 Ivi, p. 106.   
50 Ivi, p. 138.      
51 Ivi, p. 191.   
52 Ivi, p. 143. 
53 Ivi, p. 114.   



25 

“Mi vengano dati dall’alto sempre la luce necessaria,  

l’intrepido coraggio, amore e dolcezza…”  
                                                                

                                                            Madre Francesca 



26 

pre dei superiori che sappiano opporsi coraggiosamente all’errore»54; 

coraggio di camminare per le vie del Signore55 e di guidare le sorelle: 

«mi vengano dati dall’alto sempre la luce necessaria, l’intrepido corag-

gio, amore e dolcezza nella direzione delle sorelle e che non succeda 

che io porti altri alla perfezione mentre io stessa cammino per le vie 

della perdizione»56.  

E infine: coraggio di «superare i pregiudizi»57, di seguire il Signore 

«nel disprezzo del mondo e nell’esercizio di una totale rinuncia ad es-

so»58; coraggio nel superare «ciò che il nostro amor proprio teme di 

più, cioè il disprezzo e l’umiliazione, la rinuncia alla propria volontà»59.  

Coraggio, «virtù maggiore che l’umiltà»60, «testimonianza di vera 

vocazione, migliore di quanto non lo possa essere un’estasi celestiale»61. 

 

 

Santa Teresa d’Avila 

 

In prossimità della vetta, quasi sul ciglio della montagna che si 

curva, secondo il dettato della visione di Madre Francesca, si erge au-

stera la figura di santa Teresa d’Avila. L’icona la rappresenta rivestita 

del tradizionale abito carmelitano: una semplice veste marrone, ferma-

ta in vita da una cintura; il velo, che simboleggia la mano di Dio tesa 

sulla sua creatura per proteggerla e rivendicarne un possesso esclusivo; 

il soggolo bianco, che si estende alle spalle; e sull’abito, lo scapolare, 

caratteristico indumento del Carmelo, chiamato anche l’abito della 

Madonna, che s’ispira alla consuetudine dei cavalieri medievali di in-

dossare nei tornei le insegne della fanciulla amata, come sprone al 

54 Scritti vari, p. 54.  
55 Cfr. Lettere a p. Jordan, p. 157.      
56 Ivi, p. 164.  
57 Ivi, p. 171. 
58 Ivi, p. 208.   
59 Scritti vari, p. 37.       
60 Lettere a p. Jordan, p. 97. Citazione di un’espressione tanto cara a Santa Teresa 
d’Avila.    
61 Ivi, p. 221.   



27 



28 

combattimento e singolare testimonianza di amore; e poi le alpargatas, 

sandali di corda che, al tempo di santa Teresa, erano i calzari dei pove-

ri. Infine, la cappa bianca, indossata per il Convito eucaristico e le 

grandi occasioni, lì a dire che l’evento celebrato dall’icona esige reve-

renziale considerazione poiché rimanda ad una vera e propria liturgia 

solenne che evoca le grandi opere di Dio. 

«La santa madre Teresa»62, grande mistica e riformatrice dell’Or-

dine carmelitano, è colei che ha forgiato fin dalla giovinezza la nostra 

Madre Francesca. 

Già tra le Francescane di santa Maria Stern, «appena indossato 

l’abito religioso», come lei stessa dice, «mi prese di nuovo l’antica 

lotta: “A te si addice un Ordine austero”, mi risuonava ancora nell’ani-

mo»63. Questa esigenza 

di rinnovato rigore sarà 

il suo pungolo costante 

e sembrerà trovare nel 

Carmelo, specchio del-

la «forte dolcezza e 

dolce severità»64, il 

compimento d’ogni 

desiderio, la risposta, 

l’approdo.  

Il Carmelo di Himmelspforten, conosciuto casualmente, sembra 

rispondere a questa sua «aspettativa»: «Appena udii la parola 

“Himmelspforten”, il mio essere fu invaso da luce e conoscenza. Tutto 

in me fu chiaro e nel mio intimo risuonava forte: “Va’ e chiedi di esse-

re accettata: il Signore ti vuole lì”» Mi recai al monastero delle Carme-

litane e cercai di poter parlare con il confessore di queste religiose. A 

lui esposi il mio desiderio in forma di semplice richiesta. Egli mi con-

dusse dalla Madre Priora, e mi fu data assicurazione che appena una 

carmelitana fosse morta io sarei potuta entrare. Era chiaramente il buon 

62 Ivi, p.75.   
63 Lettere a diversi destinatari, p. 59.       
64 A. SICARI, Nuovi ritratti di santi, Milano 1991, p. 49.   
 



29 

S. Giuseppe che mi aiutava a raggiungere la meta del mio desiderio. 

Mi sembrava come se tutto precedentemente fosse stato preparato per 

me nel monastero delle carmelitane. Eppure fino a quel giorno io non 

conoscevo quest’Ordine 

e non avevo avuto mai 

alcun rapporto con esso. 

Ero felice perché si era 

fatta luce in me riguar-

do a ciò che Dio voles-

se da me; mi vedevo 

vicina ad un’aspettativa 

che avevo da anni»65. 

 

In verità, Madre Francesca riconosce che gli ideali del Carmelo 

erano fortemente radicati nel suo cuore ancor prima di varcarvi la so-

glia nel 1882 e che, senza saperlo, si era già a lungo esercitata nelle 

regole dell’Ordine: «Senza che io lo sapessi, per anni mi sono esercita-

ta in parte nelle regole [del Carmelo]… Quando entrai in quest’Ordine, 

spesso rimasi fortemente sorpresa, vedendo che si praticava, secondo 

gli Statuti esistenti, ciò che già da molto tempo la grazia mi aveva inse-

gnato o comunque fatto capire come gradito a Dio. Già all’inizio della 

mia vita nel Carmelo 

potei scrivere in confi-

denza a mia sorella: 

“Tutti gli esercizi mi 

paiono facili, poiché 

corrispondono piena-

mente a quelli che in 

parte praticavo prima di 

entrare nell’Ordine del-

le Carmelitane”»66. 

65 Lettere a diversi destinatari, p. 61.    
66 Lettere a p. Jordan, pp. 54-55.        
   
 



30 

Nell’icona, la santa castigliana, raggiante nel volto, come trasfigu-

rata, indica con la destra il Cristo glorificato, quasi a voler rievocare la 

sua «seconda conversione», quando nel 1554 riprende a sentire la 

«presencia de Dios»67, per poi giungere al culmine di un cammino inte-

riore che diventa alleanza nuziale, unione trasformante, assimilandola 

allo Sposo nell’apice contemplativo del “matrimonio spirituale”. 

«Solo Dio basta», recita il cartiglio che regge con la mano sinistra, 

lasciando che il nostro cuore faccia memoria dei versi poetici in cui è 

incastonata questa mistica perla: «Nulla ti turbi, nulla ti spaventi. Tutto 

passa, solo Dio non cambia. La pazienza ottiene tutto. Chi ha Dio non 

manca di nulla: solo Dio basta! Il tuo desiderio sia vedere Dio, il tuo 

timore, perderlo, il tuo dolore, non possederlo, la tua gioia sia ciò che 

può portarti verso di lui e vivrai in una grande pace»68. 

 

Potremmo certamente imbastire un testo parallelo a questi versi di 

santa Teresa d’Avila estraendo, una ad una, perle d’uguale valore dagli 

scritti di Madre Francesca, per comprendere quanto affine sia il suo 

spirito a quello della grande riformatrice carmelitana. L’anelito più 

profondo di Madre Francesca è stato infatti «Vedere Dio»69, cammina-

re senza paura tenendosi stretti a Lui70 e nulla concedere alla natura 

che potesse in qualche modo distoglierla dall’amare Dio. Questo desi-

derio l’ha resa inossidabile nell’ascesi e ardente nella carità: «Quanto 

meno ascolteremo la voce della natura, tanto più saremo degni di udire 

Colui, che con il suono della sua voce fa tremare l’anima di santa gioia 

e fa giubilare alla voce dell’amato. E quando lui poi sarà l’unico Si-

gnore su tutti i nostri pensieri, sentimenti e rapporti umani, allora la 

nostra anima si fonderà al suono delicato della voce segreta di colui 

che ormai l’avrà modellata in Sé e le avrà impresso la sua forma, la 

forma della santa Croce»71. 

67 SANTA TERESA D’AVILA, Libro de la Vida, 10,1.   
68 SANTA TERESA DI GESÙ, Opere, Roma 1997, p. 1511.       
69 Cfr. Lettere ai genitori e alla sorella, p. 45; Scritti vari, pp. 29 e 33.   
70 Cfr. Lettere a diversi destinatari, p. 100.  
71 Lettere a p. Jordan, pp. 221-222.    
 



31 

«Vedere Dio», sembra voglia dirci ancora, significa «non trovare 

mai sazietà a questo desiderio»72, come ribadisce san Gregorio di Nis-

sa. E lo sforzo ascetico di Madre Francesca è stato totalmente concen-

trato su questo, trasformando le sue passioni e «portandole a converge-

re verso l’attesa silenziosa del momento in cui Dio riveste l’anima con 

la forma divina»73. 
 

Dall’alto monte della contemplazione, nella consapevolezza che 

«l’altezza del Carmelo si raggiunge con difficoltà»74,  lo Spirito agisce. 

L’icona lo annuncia attraverso 

il segno dei cespugli sospinti 

dal vento, che fanno corona 

alla Santa carmelitana. Allora, 

ascendere la santa montagna 

del Carmelo, perseverando 

nella preghiera con cuore indi-

viso, guidati dallo Spirito che 

fa rinascere continuamente 

dall’alto, è la sfida spirituale 

che Madre Francesca ha accol-

to e, al contempo, affidato ad 

ogni Suora della SS. Madre 

Addolorata. Si tratta di unire 

senza distorsioni «la vita attiva 

alla contemplativa»75, consa-

pevoli che «preghiera e lavoro devono costituire delle linee parallele e 

contribuire nella stessa misura all’eliminazione della miseria spirituale 

e sociale dell’umanità, insegnando ad essa il nuovo, vero significato 

del “pregare e lavorare”»76.  

 

72 S. GREGORIO DI NISSA, Vie de Moïse, II, 165 (a cura di J. Daniélou), Paris 
1968, p. 107.    
73 P. EVDOKÌMOV, L’amore folle di Dio, Roma 1983, p. 57.        
74 Lettere a diversi destinatari, p. 62.    
75 Lettere a p. Jordan, p. 105.   
76 Ivi, p. 132.     
 



32 



33 

 SUL MONTE DELLA VERNA 

 

 

San Francesco d’Assisi 

 

Umile dirimpettaio della santa carmelitana, sul monte riconosciuto 

da Madre Francesca come il picco della Verna, si staglia nell’icona il 

Serafico Padre san Francesco: «Sull’altro monte, che era meno alto, 

forse perché meno antico, vidi in cima san Francesco con la Croce in 

mano; riconobbi…la Verna»77. 

Nell’icona, l’armonia della volta che attira e accoglie rievoca la 

meraviglia percepita da Madre Francesca: «Ebbi la sensazione che en-

trambi i santi mi volessero tirare verso l’alto, nel mezzo di questa vol-

ta, come una specie di chiusa»78. 

Paolo VI, nel suo Discorso durante una visita al “Seraphicum” in 

onore di san Bonaventura, ebbe e a dire che la Verna «a causa dell’e-

sperienza singolare che S. Francesco vi ebbe di Cristo, anime pensose 

lo annoverano ancora tra gli alti luoghi dello spirito». Ora, avendo in sé 

richiami altissimi al silenzio e alla contemplazione, stupisce che Madre 

Francesca colga in questa manifestazione della sua visione l’operosità 

e la vita attiva, ossia, come lei stessa dice, «san Francesco, in mezzo 

alla sua opera»79.  In fondo, la Verna e il Carmelo sono entrambi inviti 

alla vita solitaria e alla più nascosta penitenza. 

Bisogna, allora, scavare più a fondo per comprendere questa sua 

ispirazione interiore. 

 

Il Martirologio Romano ricorda così il Santo Poverello: «Memoria 

di san Francesco, che, dopo una spensierata gioventù, ad Assisi in Um-

bria si convertì ad una vita evangelica, per servire Gesù Cristo che ave-

va incontrato in particolare nei poveri e nei diseredati, facendosi egli 

77 Ibidem.    
78 Ibidem.     
79 Ivi, p. 133.  
 



34 

stesso povero. Unì a sé in comunità i Frati Minori. A tutti, itinerando, 

predicò l’amore di Dio, fino anche in Terra Santa, cercando nelle sue 

parole come nelle azioni la perfetta sequela di Cristo, e volle morire 

sulla nuda terra». 

Consideriamo che il giovane e inquieto Francesco, alla ricerca del-

la sua vocazione, dopo il sogno rivelatore di Spoleto, udita una voce 

misteriosa che lo invitava a servire il padrone invece che il servo80, 

cerca di fare chiarezza portandosi in pellegrinaggio fino a San Pietro in 

Roma, senza però trovare risposte. Cosa fa? Deluso, ritorna ad Assisi e 

si dà con più zelo alle opere di carità verso poveri e lebbrosi. Solo nel 

1205 Dio gli parla apertamente: «Francesco va’ e ripara la mia chiesa, 

che come vedi, è tutta in rovina»81. E poi, nel 1208, ha l’illuminazione 

vera e propria durante la Messa alla Porziuncola, ascoltando dal cele-

brante la lettura del Vangelo 

sulla missione degli Apostoli: 

«Non procuratevi oro, né argen-

to, né moneta di rame nelle vo-

stre cinture, né bisaccia da viag-

gio, né due tuniche, né sandali, 

né bastone, perché l'operaio ha 

diritto al suo nutrimento. E in 

qualunque città o villaggio en-

triate, fatevi indicare se ci sia 

qualche persona degna, e lì ri-

manete fino alla vostra parten-

za»82. 

Che vuol dire tutto questo? Che il Santo «in mezzo alla sua opera», 

di cui parla Madre Francesca, è il Poverello che, in un momento parti-

colarmente difficile per la vita della Chiesa, comincia a predicare il 

Vangelo con l'esempio e la parola, come i primi apostoli. Cura i leb-

80 Cfr. Leggenda dei tre compagni 6: FF 1401. 
81 SAN BONAVENTURA DA BAGNOREGIO, Leggenda maggiore, II,1: FF 
1038.      
82 Mt 10, 9-10.   



35 

brosi, assiste i diseredati e, via via che la comunità cresce, stila una 

nuova Regola, approvata nel 1223, in cui ribadisce l’amore per madon-

na povertà, l’urgenza della predicazione, ma anche la necessità del la-

voro manuale e soprattutto dell’equilibrio tra azione e contemplazione. 

Eccoci arrivati al nocciolo: l’equilibrio tra la vita attiva e la vita 

contemplativa, il lavoro e la preghiera, che sta tanto a cuore a Madre 

Francesca. La Verna, del resto, non è il 

luogo abituale in cui vive il Serafico Pa-

dre Francesco, ma uno dei romitori nei 

quali ogni anno egli amava trascorrere 

prolungati periodi di ritiro. 

In una lettera a p. Jordan Madre 

Francesca confida: «In questi giorni, “la 

mia invidia” aveva visto san Francesco 

pregare nelle montagne della Verna e, 

non potendolo seguire e raggiungere, la 

mia sofferenza diventò tale che non pote-

vo sopportarla in silenzio… soffrivo con 

tutto il mio essere per il fatto di non po-

ter fuggire nella solitudine, ma addirittu-

ra di essere trascinata nel mondo con tutta la sua attività, certamente 

non per adattarmi ad esso, da questo la grazia di Dio mi preservi,  ma 

per aiutare a salvarlo»83. 

La visione di Francesco sul monte è dunque, agli occhi della nostra 

Madre Francesca, un perenne stimolo a vivere tra la gente perché la 

gente trovi salvezza attraverso il servizio della carità e ogni altra attivi-

tà apostolica, ma sempre tenendo fisso il cuore alla Verna, ossia 

nell’intimità profonda di una preghiera incessante. 

Anzi, «ristabilire lo spirito originario della vita religiosa»84, per lei 

significa anche questo. Scrive: «Ambedue le cose, preghiera e operosi-

tà, hanno subìto deviazioni nel corso dei secoli e, così, fu spesso travi-

83 Lettere a p. Jordan, pp. 111-112.  
84 Ivi, p. 236.      
 



36 

sata la sublimità dell’una e la necessità dell’altra. Da una parte, spesso 

non si ha più il senso giusto della preghiera come lavoro, dall’altra non 

s’intende più il lavoro come preghiera»85. 

Ora comprendiamo meglio «l’operosità della Verna»! 

 

Consideriamo, infine, che l’aspro picco della Verna è il luogo in 

cui Francesco, intimo a Dio nell’umile spoliazione di sé, raggiunge la 

vetta dell’amore nel dare la vita. E l’icona ce lo ricorda con il segno 

delle stimmate impresse nelle mani del Santo che, pieno di stupore, 

stringe a sé il Cristo crocifisso: «il vederlo confitto in croce gli trapas-

sava l’anima con la spada dolorosa della compassione», scrive san Bo-

naventura da Bagnoreggio nella Leggenda maggiore86. 

Questa stessa trafittura d’amore, tra dolore e compassione, è quan-

to sperimenta, almeno nel cuore, Madre Francesca che dimora mistica-

mente «nelle stimmate del nostro amore Crocifisso»87. Di se stessa 

dice con ardore che «non conosce altro desiderio al di fuori di questo, 

essere modellata e rifatta ad immagine del Salvatore Crocifisso»88.  In 

fondo, è un desiderio molto simile a quello di Francesco quando il 14 

settembre 1224, Festa dell’Esaltazione della Croce, si rivolge al Signo-

re pregando così: 

«O Signore mio Gesù Cristo, due grazie ti priego che tu mi faccia, 

innanzi che io muoia: la prima, che in vita mia io senta nell’anima e 

nel corpo mio, quanto è possibile, quel dolore che tu, dolce Gesù, so-

stenesti nella ora della tua acerbissima passione, la seconda si è ch' io 

senta nel cuore mio, quanto è possibile, quello eccessivo amore del 

quale tu, Figliuolo di Dio, eri acceso a sostenere volentieri tanta pas-

sione per noi peccatori»89. 

Non dimentichiamo, a questo proposito, che in Madre Francesca 

c’è una tale simbiosi con questo evento vissuto dal Santo, da indurla a 

85 Ivi, p. 132.  
86 SAN BONAVENTURA DA BAGNOREGIO, op. cit., XIII,3: FF 1225.       
87 Lettere a diversi destinatari, p. 86.    
88 Lettere a p. Jordan, p. 222.  
89 I Fioretti san Francesco, Della terza considerazione selle sacre sante Istimate: 
FF 1919.  
 

36 



37 

scegliere proprio il 17 settembre, Festa delle Stimmate di san France-

sco, per ricordare il suo onomastico.  

L’eco della sua preghiera è un «incendio dello spirito»90 e focaliz-

za in modo illuminato come nel mistero del Cristo Crocifisso si debba 

già intravvedere e pregustare l’aurora radiosa della risurrezione: 

«Voglio pregare e supplicare il mio Amore crocifisso di annientarmi e 

di lasciarmi risorgere nella santa piaga del costato. Che l’amore croci-

fisso possa farmi e mi faccia morire a tutto ciò che non è di Dio; vive-

re, soffrire e agire solo in lui, sorgente di ogni bene»91. 

Tuttavia, consapevole della sua miseria, con intimo trasporto, acce-

sa dalla fiamma viva di desideri pregni d’eterno amore, invoca costan-

temente una totale purificazione dell’anima: «Nelle piaghe del Reden-

tore si purifichi la nostra anima e che nulla ci possa separare dal nostro 

Amore crocifisso»92. Le sue piaghe, aggiunge, «ci diano pace, luce e 

forza per la dura lotta»93. 

In questo perenne lavorio d’anima, Madre Francesca punta davve-

ro in alto, non a cose grandi superiori alle sue forze, ma alle altezze 

dell’amore e del dolore, raggiunte per grazia guardando a Maria, e che 

diventano sigillo di nozze con il Crocifisso: «Radicarsi in Maria, la 

Vergine Immacolata, e formarsi a lei, secondo le intenzioni di Dio. Da 

lei lasciarmi introdurre nel mistero “dell’amore e del dolore”, affinché, 

in verità, diventi “sposa del Crocifisso” che non si stacca dai suoi piedi 

insanguinati, finché l’amore crocifisso non dirà: “Sali più in alto, pren-

di posto in mezzo al mio cuore ”»94. 

Una conformità totale e continua, nel dono della perseveranza, fino 

all’ultimo respiro: «In ogni respiro voglio pregare con il mio Salvatore: 

“Padre, sia fatta non la mia, ma la tua volontà”, e nell’ultimo respiro 

dica con il mio amore crocifisso” “Padre, nelle tue mani consegno il 

mio spirito”»95. 

90 SAN BONAVENTURA DA BAGNOREGIO, op. cit., XIII,3: FF 1225.   
91 Lettere a diversi destinatari, p. 188.        
92 Lettere a p. Jordan, p. 204.     
93 Ivi, p. 248.   
94 Scritti vari, p. 24.   
95 Ivi, p. 25.   
 



38 

«Riconoscere e amare le vie della Madre Addolorata» 

 
 

«Il Carmelo e la Verna devono generare nuovi rami, fare nuovi 

fiori e portare buoni frutti»96: è il desiderio cristallino di Madre France-

sca. E l’icona lo annuncia quasi in punta di piedi, attraverso un gesto 

discreto: la mano destra di Madre Francesca che si posa dolcemente in 

segno di benedizione sulla spalla della fanciulla che le sta accanto. Il 

gesto diventa eloquente se lo interpretiamo alla luce del testo biblico. 

Al capitolo 33 del Deuteronomio, Mosè, prima di morire, benedice le 

tribù d’Israele, e ciò avviene attraverso una serie di oracoli. Giunto a 

Beniamino dice:  
 

«Prediletto del Signore, Beniamino, 

abita tranquillo presso di lui; 

egli lo protegge sempre 

e tra le sue spalle dimora» (v. 12). 
 

La mano di Dio che dimora tra le spalle della sua creatura è sempre 

un segno di benedizione, di protezione e trasmissione di un dono. Ora, 

ci ricorda l’icona, ciò che Madre Francesca ha ricevuto per grazia, gra-

tuitamente lo trasmette alle generazioni future. E con il dono, la bene-

dizione di Dio.  

Ogni Suora della SS.ma Madre Addolorata è dunque, per grazia, 

investita di questo dono e segnata da questa benedizione. Tutte posso-

no riconoscersi nella fanciulla che regge in mano l’icona dell’Addolo-

rata mentre con gli occhi va già incontro al povero. Del resto, così, 

‘bambina’, si percepiva, ed era nel cuore, Madre Francesca: «sono 

sempre aperta come una bambina»97, «spiritualmente mi inginocchio 

davanti a lei e le chiedo come una bambina di volermi benedire»98; 

«semplice come una bambina…mi avvicinavo di più al Dio del mio 

cuore»99. 

96 Lettere a p. Jordan, p. 191.  
97 Lettere a diversi destinatari, p. 48.       
98 Ivi, p. 124.    
99 Lettere a p. Jordan, p. 104.  

38 



39 39 



40 

La fanciulla, accennavamo, fa della sua mano un leggio che regge 

l’icona della Mater Dolorosa, colta nel suo compianto, mentre con il 

capo reclinato e totalmente proteso verso il Figlio deposto dalla croce, 

si fa una cosa sola con lui, tra compassione e compartecipazione. È 

questo il mistero che Madre Francesca ha assimilato, custodito e tra-

smesso alle sue figlie: noi «apparteniamo» alla Madre Addolorata100. A 

loro dunque, e a chiunque si sente contagiato da questo mistero d’amo-

re struggente, il compito rinnovato di «riconoscere e amare le vie della 

Madre Addolorata»101.  

 

L’icona sollecita il fiat, propone lo stabat e ribadisce con forme e 

colori l’esortazione e l’auspicio di Madre Francesca: «Che tutte operi-

no come vere figlie della Madre Addolorata»102. La fanciulla, che lo 

sussurra con il suo stare ritta, in piedi, con l’icona nel cuore e gli occhi 

volti alla compassione, 

ci mostra come esserlo e 

ci consegna ancora una 

volta le parole di Madre 

Francesca: «Stiamo in 

piedi, con la Madre Ad-

dolorata, sotto la croce; 

guardiamo con fiducia il 

Crocifisso e sperimente-

remo che nella croce c’è 

la salvezza!»103.  

Non resta che tendere il 

palmo della mano de-

stra, come fa nobilmente 

la giovinetta precocemente attratta dall’Assoluto, ed esprimere il no-

stro assenso dicendo: «Amen, ci sto!».  

100 Cfr. Lettere a diversi destinatari, p. 166.   
101 Ivi, p. 157.        
102 Ivi, p. 162.    
103 Lettere ai genitori e alla sorella, p. 51.   



41 

Lasciamoci, dunque, contagiare dalla sua eleganza interiore: la 

bellezza semplice di questo volto fanciullo illuminato dalla fede, nel 

verde della veste da cui traspare una deli-

cata lievità d’animo mentre trasuda di 

speranza, ravvivi nel nostro cuore il desi-

derio di compiere la volontà di Dio e di 

essere tra i frutti succulenti del «nuovo 

albero» che il Signore ha piantato nella 

Chiesa, per la sua gloria. Si compirà così 

il desiderio audace e fiducioso di Madre 

Francesca e l’intuizione del suo spirito 

diventerà nel quotidiano seme di bene 

che si moltiplica in nuovi germogli e in 

frutti maturi: «il Signore farà prosperare 

la sua opera e su questo nuovo albero 

matureranno dei bellissimi frutti per la 

santa Chiesa e sarà resa gloria a Dio»104. 

 

 

 

Sotto la quercia 

 

Seguendo la traiettoria dello sguardo della fanciulla, spostiamo la 

nostra attenzione sul verde profondo del pianoro in cui si erge maesto-

sa una quercia secolare, che sembra essere con la sua imponenza il 

pilastro portante della casa adiacente. 

«La quercia, nella Bibbia, è uno degli alberi che indica la sacralità 

del luogo e rimanda ad eventi particolarmente significativi per il popo-

lo d’Israele. […] Nelle immediate vicinanze di quest’albero dalla chio-

ma folta e rigogliosa spesso venivano piantate le tende per ripararsi 

dalla calura. Sembra che il vissuto più intimo dell’uomo debba essere 

custodito all’ombra di una quercia: l’intrecciarsi degli affetti, tra fati-

104 Lettere a p. Jordan, p. 49.    

«Che tutte operino come vere figlie 

della Madre Addolorata» 

                        Madre Francesca 



42 

che e gioie, il desiderio di Dio, l’ansia d’essere fedeli alla sua legge. 

Non stupisce dunque che Dio appaia ad Abramo presso le querce di 

Mamre»105. E questo luogo geografico diventa ‘luogo teologico’ e 

«metafora del grembo fecondo di una partoriente che si appresta a ge-

nerare il popolo dell’alleanza»106. 

 

Sul fondale fascinoso di queste evocazioni bibliche, qui nell’icona 

la quercia ci orienta verso la contemplazione dei diversi ministeri nati 

dalla fecondità del carisma di Madre Francesca e delle prime Suore 

dell’Addolorata. Il filo rosso che lega i molteplici servizi apostolici 

della nuova Congregazione, «opera santa»107, come la chiama Madre 

Francesca, è il cuore ben disposto all’accoglienza ospitale, che si fa 

grembo materno pronto a custodire e generare la vita. 

 

La maestosità della quercia non smentisce però l’umiltà delle sue 

radici poiché l’«opera di Dio»108 che, per grazia, è cresciuta rigogliosa-

mente, mantiene uno stile dimesso e una disinvolta semplicità, da cu-

stodire gelosamente, dichiarando ‘guerra’ all’affermazione di sé, al 

bisogno di visibilità e di successo.  

«Si tratta – scrive Madre Francesca – dell’opera più umile e dovrà 

sempre apparire come tale»109. Anche una grande quercia nasce da un 

piccolo seme, e questa «minorità»110, vissuta con gioia e modestia, da 

«servi inutili»111, riconduce alla verità di se stessi, senza fronzoli né 

apparenze, pur consapevoli di fare grandi cose per il Regno: «è risapu-

to che il Signore quando vuole operare grandi cose – sottolinea ancora 

Madre Francesca – sempre si serve del piccolo e del nulla»112. 

105 R. LEONE, “L’ospitalità di Abramo alle querce di Mamre” in Semi di pensiero. 
Scritti in memoria di don Santo Gullace, Locri 2010, p. 65.   
106 Ivi, p. 64.        
107 Lettere a p. Jordan, p. 50.     
108 Ivi, p. 106.   
109 Ivi, p. 57.    
110 TOMMASO DA CELANO, Vita Prima, XV,38: FF 386.  
111 Lc 17, 10.     
112 Lettere a p. Jordan, p. 165.  



43 



44 

Accanto alla quercia, linda e ordinata, quasi nascosta dalle fronde 

dell’albero, una casa, simbolo di ogni comunità delle Suore dell’Addo-

lorata, così come l’aveva ‘sognata’ sr. M. Catharina Eck: «Dopo pran-

zo – scrive Madre Francesca – sr. M. Catharina mi disse: stanotte ho 

dovuto costruire una casa di mattoni rossi e travi bianche ad un unico 

piano: una costruzione che rappre-

senta quindi l’amore di Dio e del 

prossimo, la purezza delle inten-

zioni e la santa povertà»113. 

 

 Come la tenda all’ombra gene-

rosa delle querce di Mamre, ogni 

casa delle Suore dell’Addolorata è 

destinata ad essere, per grazia e 

missione, un nido accogliente in 

cui «si richiede continuamente di 

non mancare di carità»114, in cui 

ogni cosa «sarà servita con cari-

tà»115. Naturalmente – e nelle Nor-

me del 1883 è scritto a chiare lette-

re – «è strettamente vietato ogni 

discorso contro la carità e la verità, 

litigi e giudizi avventati nei con-

fronti del prossimo, specialmente delle suore»116. A ciascuna di loro 

piuttosto, con l’impegno costante di «lasciarsi guidare da un amore 

misericordioso»117,  «si richiede continuamente di non mancare di cari-

tà fra di esse e se ciò dovesse accadere, subito, con umiltà e contrizione 

dovranno chiedere scusa alle suore che hanno offeso»118: un’esortazio-

113 Ivi, p. 219.  
114 Scritti vari, p. 48.  
115 Ivi, p. 47.  
116 Ivi, p. 51.   
117 Ivi, p. 48.    
118 Ibidem.  



45 

ne che allarga il cuore. Ed è quanto mai bello ricordarla e sforzarsi di 

viverla soprattutto quando la gioia del vivere insieme si muta talvolta 

in faticosa ascesi e aspra penitenza! 

 

 

L’«amore benevolente» 

 

Certo, la quercia ombrosa ha rivelato la bellezza della vita fraterna 

nel comune desiderio di vivere la carità che indossa una veste di servi-

zio con le maniche larghe della misericordia, ma la porta di casa, chiu-

sa per preservare ogni forma di mondanità, non deve restare serrata: 

«risolutamente sforziamoci di donare “tutto a tutti”, senza tuttavia ces-

sare di essere vere figlie della regola»119. Le finestre, come nell’icona, 

devono rimanere sempre aperte per vedere i bisogni degli altri, per te-

nere il cuore nelle piaghe dei poveri e gli occhi fissi sulle loro necessi-

tà: «Per poter sanare le ferite bisogna prima vederle»120, dice Madre 

Francesca mentre ribadisce: «Nei confronti del povero si deve sempre 

mostrare un cuore aperto ed onorare in esso Cristo nostro Dio e Signo-

re che si fece povero»121. 

Per lei il percorso della carità è chiaro: l’«amore benevolente»122 

s’attinge al tabernacolo, lì dove ogni giorno portiamo a «Dio il nostro 

essere, la nostra adorazione e la nostra lode»123; dal tabernacolo si 

muove spedito verso la fraternità: «l’amore delle consorelle fa tanto 

bene»124, dice; e dalla fraternità scorre come olio di consolazione verso 

il prossimo, prediligendo il povero e il malato: «L’umanità nasconde in 

sé due gioielli e così raramente se  ne apprezza il valore. Sono il pove-

ro ed il malato attraverso i quali noi potremo arricchirci con i tesori più 

preziosi del tempo e dell'eternità. Se li assistiamo pietosamente e cer-

119 Ivi, p. 49.  
120 Lettere a p. Jordan, p. 258.         
121 Scritti vari, p. 48.      
122 Ibidem.    
123 Lettere ai genitori e alla sorella, p. 43.     
124 Lettere a diversi destinatari, p. 46. 
 

45 



46 

chiamo di allietarne la sorte avversa e dolorosa, con amore e gentilez-

za, imitiamo il nostro divin Salvatore che si nasconde sia nell’uno che 

nell’altro»125. 

Raggiunto il prossimo, tuttavia l’amore non ha certo esaurito la sua 

corsa. Senza tergiversare, torna tra i silenzi nascosti del «Dio sacra-

mentato»126 e diventa intercessione, «“lievito” nel seno della Trini-

tà»127, consegnando al Signore ogni lacrima raccolta nell’otre della 

compassione presso il giaciglio del povero: «Dio ci dimostra la sua 

gioia quando si intercede»128. 

 

 

Tre ceste «per portare vita piena agli altri» 

 

Dalla casa al pianoro, «il Regno di Cristo deve espandersi sulla 

terra e ciò implica che prima i nostri cuori 

si aprano all’amore attivo per il prossi-

mo»129, scrive Madre Francesca. Ed è ciò 

che l’icona annuncia raccogliendo su un 

prato verdeggiante il ventaglio multicolore 

di un’umanità visitata, curata, educata, 

sfamata, raggiunta dall’«amore benevolen-

te» delle Suore della SS. Madre Addolora-

ta.  

Nel cuore di ogni figlia di Madre France-

sca c’è posto per ogni dolore, spazio per 

ogni bisogno, accoglienza per ogni attesa. «Ovunque l’amore ed il do-

vere chiameranno»130, cresceranno «opere di un amore attivo per il 

prossimo»131.  

125 Scritti vari, p. 56.    
126 Lettere a p. Jordan, p. 179.   
127 PAPA FRANCESCO, Esort. Apost. Evangelii gaudium, 283.          
128 Lettere a p. Jordan, p. 102.       
129 Ivi, p. 222.     
130 Ivi, p. 247.      
131 Ivi, p. 242.  
 

46 



47 

L’imperativo, dettato dalla compassione e attinto al carisma della 

Congregazione, è «portare vita piena agli altri», una dichiarazione di 

missione che rivela la più genuina fedeltà alle intuizioni di Madre 

Francesca: «Le Suore dell’Addolorata partecipano alla missione di 

Gesù di portare vita piena agli altri rivelando l’amore di Dio per tutti, 

specialmente ai poveri»132. «Curare con misericordia il gregge»133, 

direbbe Madre Francesca. E l’icona lo traduce ponendo al centro tre 

ceste che contengono lo zelo missionario e l’audacia apostolica delle 

Suore dell’Addolorata. Dentro le ceste, bende per curare, pane per sfa-

mare, libri per educare. Tra questi volumi, uno vergato con il rosso di 

una croce: è la Bibbia, perché sia ben espressa la necessità di educare 

alla vita buona del Vangelo.  

 

Se ci soffermiamo sui volti 

e le fogge di questo grappolo 

d’umanità, cogliamo nei loro 

tratti la varietà dei popoli rap-

presentati, la diversità delle 

culture, la molteplicità delle 

condizioni sociali e le diverse 

stagioni della vita, ciascuno 

con le vesti della propria storia 

e dei propri bisogni: è il popolo 

di Dio che «si incarna nei popoli della Terra»134. C’è l’anziana che si 

regge su un bastone e cerca qualcuno che l’accompagni nell’ultimo 

tratto di vita che l’attende; il giovane inquieto che imbraccia dei libri e 

cerca risposte; c’è il povero, lacero e seminudo, che tende fiducioso la 

mano, e vicino a lui, perché come lui segnato da una palese indigenza, 

c’è l’uomo maturo, benvestito, a cui sembra non mancare niente, ma 

che nella sua corsa all’avere ha perso la dimensione dell’essere, trascu-

132 SR. T. MARRA, Relazione Congregazionale della Superiora Generale. 2012-
2017, Roma 2017, p. 5.  
133 Scritti vari, p. 67.  
134 PAPA FRANCESCO, Evangelii gaudium 115.  
 



48 

rando relazioni e preghiera: nella sua anno-

data eleganza chiede di essere ‘affrancato 

dal suo bastone’, sciolto dal groviglio delle 

sue false sicurezze per essere libero di 

amare. E poi, ecco spuntare la donna che si 

muove con fierezza portando sul capo una 

canestra di frutta appena raccolta e con 

essa le ansie e le speranze d’ogni donna 

che cerca riscatto e dignità. C’è infine una 

mamma che porta sulle spalle il suo bambi-

no e chiede che la vita, fin dal suo concepi-

mento, sia difesa, rispettata e sostenuta in ogni necessità.  

A questa umanità, continuando la missione di Madre Francesca, si 

volge ogni cura: «siamo chiamate ad evangelizzare le persone del no-

stro tempo e delle diverse culture»135, dicono le Suore dell’Addolorata. 

Con una strategia: «giungere ad una comprensione comune di evange-

lizzazione e metterla in atto nelle diverse culture»136. Così l’icona le 

rappresenta già all’opera nella vigna del Signore, sotto l’arco formato 

dai due monti che s’uniscono.  

Dalla visione di un progetto di bene nel 

cuore di Madre Francesca, ecco la visione 

di un bene ben progettato dalla Congrega-

zione, che ha percorso con gioia, e non 

senza fatiche, la via della fedeltà al cari-

sma originario. Sembrano compiersi le 

parole del profeta Geremia (31,13): «La 

vergine allora gioirà danzando e insieme i 

giovani e i vecchi. “Cambierò il loro lutto 

in gioia, li consolerò e li renderò felici, 

senza afflizioni”». 

135 SR. T. MARRA, Relazione Congregazionale della Superiora Generale. 2012-
2017, Roma 2017, p. 5.  
136 Scritti vari, p. 67.  
 

48 



49 

Sotto l’arco di questa alleanza rinnovata, due suore prendono per 

mano tre fanciulli biancovestiti. “Prendere per mano” significa farsi 

carico della fragilità dell’altro, prendersene cura, sollevarlo dal suo 

dolore, raggiungerlo con tenerezza offrendo il dono prezioso dell’a-

micizia attraverso il linguaggio della prossimità, comprensibile a 

tutti: «Che i poveri gioiscano sempre dell’amicizia delle nostre suore 

e se non li si potrà sempre aiutare come richiede la loro situazione, 

oh, allora possa aiutarli a dimenticare per pochi attimi il loro triste 

destino uno sguardo amichevole, un’espressione di simpatia delle 

nostre suore»137. 

La veste bianca 

dei fanciulli attesta la 

fecondità missionaria 

delle Suore: attraverso 

il loro annuncio sono 

diventati creature nuo-

ve rivestite di Cristo. 

 

Una delle Suore 

dell’Addolorata indos-

sa un abito verde, ri-

verbero del pianoro in 

cui ogni povertà trova 

rifugio, e con la destra 

indica la via. È colei 

che, per mandato, fa 

da guida lungo il cammino, in umile ascolto dello Spirito, assorta nel 

discernere e vigile nell’accompagnare: dalla deposizione di Madre 

Francesca ad oggi, vi riconosciamo ogni Superiora Generale e, attra-

verso il suo servizio d’autorità, l’adesione di ogni Suora alla Regola 

e Vita dei Fratelli e delle Sorelle del Terz’Ordine Regolare di San 

Francesco d’Assisi e alle Costituzioni La via della nostra vita.  

137 PAPA FRANCESCO, Evangelii gaudium 115.  
 

49 



50 

Prolungando questa danza di gioia nuziale, ogni figlia dell’Addolo-

rata rinnova la propria professione e si muove, come scrive la Superio-

ra Generale SSM sr. Catherine Marie Hanegan, «con rinnovata energia 

e fresco entusiasmo a diffondere il Vangelo e a continuare le opere 

dentro la Chiesa, le nostre comunità e nel mondo»138.  

 

Attraverso l’icona, che fa da specchio alla vocazione di ognuna, 

tutte possono contemplare la bellezza della propria consacrazione, ri-

petendo in cuore le parole solenni della formula ‘nuziale’ impresse tra 

gli scalini dei due monti: 

 

«Chiamata dallo Spirito a seguire Gesù Cristo vivendo il Van-

gelo in modo radicale e nel fermo proposito di consacrarmi a Dio 

Trino, […] voglio tendere alla carità perfetta mettendo me stessa al 

servizio di Dio e della Chiesa. In questa Congregazione che si dedi-

ca al servizio apostolico e animata da spirito contemplativo, io avrò 

cura di coloro che sono nel bisogno, specialmente dei poveri, e nel-

la mia stessa povertà cercherò Dio al di sopra di tutto»139. 

 

In alto, all’interno di un rombo e di un triplice semicerchio, simbo-

li della gloria di Dio, si staglia il Cristo, Signore e Maestro, colui che è 

«la chiave, il centro, il fine di tutta la storia umana»140. Egli è rivestito 

del chiton, una veste rosso-porpora listellata d’oro zecchino, e dell’i-

mation, un manto blu che esalta la sua trascendenza. Il nimbo dorato, 

simbolo della luce divina, è segnato da una croce patente, ornata del 

trigramma del nome di Dio «O ΩΝ» (Io sono l’Esistente). 

 

La mano sinistra del Cristo glorioso forma quasi una canestra che 

raccoglie abbondanza di pane fragrante. È lo stesso pane che le Suore 

hanno raccolto nelle ceste e amorevolmente spezzato per i poveri, ri-

138 SR. C. M. HANEGAN, Riflessione di Pentecoste 2019.   
139 CONGREGAZIONE DELLE SUORE DELLA SS.MA ADDOLORATA, 
Costituzioni. La via della nostra vita, 1992, n° 74. 
140 CONCILIO ECUMENICO VATICANO II, Cost. past. Gaudium et Spes, 10. 
   
   



51 

versando in quel gesto, ripetuto per ogni bisogno, la delicatezza delle 

«madri previdenti», come chiede Madre Francesca141. 

Questi pani, ora consacrati dal Cristo Sacerdote in eterno, sono «il 

Corpo del Signore»142 che Madre Francesca ha adorato fino a consu-

marsi, esortando con le parole e l’esempio a fare lo stesso: «dobbiamo 

essere consumate da un amore ardente per il Dio eucaristico»143. Con 

una certezza, tra fede e intuizione: è attraverso la nostra vita donata che 

«Cristo parlerà ancora al mondo e si darà come nutrimento agli uomi-

ni»144. 

 

Con la mano destra benedicente e gli occhi rivolti al Padre, il Cri-

sto rinnova la sua preghiera esultando nello Spirito Santo: «Ti rendo 

lode, o Padre, Signore del cielo e della terra, perché hai nascosto que-

ste cose ai sapienti e ai dotti e le hai rivelate ai piccoli» (Lc 10,21). 

141 Scritti vari, p. 59.    
142 Lettere a p. Jordan, p. 131.  
143 Scritti vari, p.61. 
144 P. EVDOKÌMOV, op. cit., p.173.   
  
   
   



52 

E mentre offre, nel pane, i 

frutti di «un’opera destinata a 

formare un nuovo fermento 

per la Chiesa di Dio»145, be-

nedice ciò che è stato, ciò che 

è e ciò che sarà: «Dio porta 

avanti i suoi progetti»146, dice 

l’icona, e stende la sua mano 

benedicente su Madre France-

sca che, dietro l’impulso dello 

Spirito Santo, ha fondato la 

Congregazione, sulle Suore 

dell’Addolorata che l’hanno 

seguita con fedeltà creativa e, 

infine, su coloro che in futuro 

si sentiranno attratte dal suo 

ideale di vita: nuove vocazio-

ni per una rinnovata speranza!  

 

Sì, ci sono anche loro 

nell’icona, rappresentati dalla 

bambina che timidamente 

tende le sue mani verso Ma-

dre Francesca, standole ac-

canto silenziosa e attenta. Il 

suo volto bambino esprime la 

gioia del Vangelo, che si rin-

nova e si comunica ogni volta 

che in cuore cresce e matura 

il desiderio di seguire Cristo e 

camminare lungo le sue vie, 

145 Scritti vari, p. 56.    
146 Lettere a p. Jordan, p. 179.   
 

52 



53 

con un’intima certezza: «è stato Dio a condurmi»147 ed Egli «ci chiede 

tutto, ma nello stesso tempo ci offre tutto»148. 

 

Nel segno di questa benedizione, tra i pani offerti, anche il Movi-

mento dei Laici SSM, che seguono Cristo rimanendo nel mondo per 

essere lievito nascosto tra la gente. Impegnati a vivere e diffondere il 

messaggio del Vangelo, condividendo i valori, il carisma e i ministeri 

delle Suore della SS.ma Madre Addolorata, si riconoscono «come mar-

cati a fuoco da tale missione»149. 

 

«Per quest’opera – ci ricorda Madre Francesca – servono anime 

libere, felici di trovare poi altre, anche loro animate dall’unico deside-

rio di servire degnamente il Signore»150. Questa libertà, custodita in 

cuore con fiducia, animi santi desideri e fermi propositi di bene, per-

correndo le vie nobili del sacrificio e della gratuità. 

«Ogni suora – ha scritto un giorno Madre Francesca – è stata gene-

rata nel mio cuore»151. Ed ha aggiunto: «con dolore e rinuncia»152. Il 

Signore ci conceda di dare ancora fecondità a questo suo dolore gravi-

do di vita. 

147 PAPA FRANCESCO, Esort. Apost. Evangelii gaudium, 283.          
148 Lettere a p. Jordan, p. 102.       
149 Ivi, p. 222.     
150 Ivi, p. 247.      
151 Ivi, p. 242.  
 

53 



54 

 



55 

 

 

 

 

 Lettera 39(86) a P. Jordan
1
 

 
 

M. Francesca della Croce, via Borgo Nuovo, 151, Roma - [luglio 1883] 

A P. Jordan, Einsiedeln, Svizzera  

 
M. Francesca racconta la chiamata al Carmelo e dice che questa fu accompagnata da 

avvenimenti straordinari. Descrive particolarmente la “visione” dei due monti e la sua 

interpretazione. Parla dei santi protettori, della protezione ricevuta dalla Madonna del 

Carmine e infine racconta un sogno fatto da una suora. 

 

 

J.M.J. !!! 

“Salvaci, Signore Dio nostro, e raccoglici 

di mezzo ai popoli, perché proclamiamo il tuo 

santo nome e ci gloriamo della tua lode”2.     

 

 

Mio Reverendo Padre! 

 

1. Voglia la sposa dello Spirito Santo, la nostra Signora3 del Monte 

Carmelo, guidare oggi e sempre la mia penna affinché da essa sgorghi-

no solo parole di verità4. 

 

     Appendice 

1 Il testo della Lettera è tratto da: M. FRANCESCA DELLA CROCE AMALIA 
STREITEL, Lettere a Padre Giovanni Francesco Jordan 1883-1885, a cura del 
Consiglio Generale Suore della SS.ma Madre Addolorata, Roma 2013, pp. 129-
134. 
2 Sal 106 (105), 47.  
3 Cfr. AOff, 2, la lode a Maria di san Francesco (FF 281).  
4 Cfr. Gc 1, 18; Lc 4, 22.  
   
   



56 

2. Al momento della partenza, le avrei volentieri comunicato alcu-

ne cose soprannaturali, Reverendo Padre, ma quando ero sul punto di 

farlo, fui presa da paura e vergogna. Soprattutto temo che nel far ciò 

potrei voler cercare o trovare me stessa e poi mi vergogno anche del 

fatto che una persona come me debba avere esperienze di tipo sopran-

naturale5. È vero, a volte parlo con facilità di cose che ad altri non ri-

sultano così naturali. Ma sto diventando più prudente, poiché lenta-

mente comprendo che la mia opinione secondo cui manifestazioni sa-

rebbero piuttosto diffuse fra i religiosi, è sbagliata6. In ogni caso, quan-

do si tratta di avvenimenti che portano in maniera evidente il marchio 

dello straordinario, vale anche per me il principio secondo cui “il mio 

segreto è mio!”7 Scrivendo, diventa più facile parlarne. Scrivendo, in-

fatti, mi rendo pienamente conto del nulla che sono; poi mi stacco da 

questa consapevolezza e volgo lo sguardo verso la misericordia del 

Signore. Mi concentro poi sul dovere della franchezza e della sincerità 

nei confronti dei superiori. Non devo sentirmi parlare e così rimango 

senza turbamento e, normalmente, non ho tanta paura di aver detto 

qualcosa che mi potrebbe porre su un piano superiore agli occhi degli 

altri. 

 

3. Oggi le voglio dire come il Signore, l’eterna misericordia, in 

quest’ultimo anno, mi ha preparato per i piani divini, preparato quindi 

per lei. Il Signore mi chiamò nel convento delle Carmelitane nel 1882, 

anno in cui il Carmelo e la Verna celebravano feste straordinarie8, in 

uno per il loro padre fondatore e nell’altro per la loro madre fondatrice. 

Questa chiamata era accompagnata da vari avvenimenti straordinari9 e 

5 Cfr. 2 Cor 11, 21; 12, 5-7.  
6 Cfr. Santa Teresa di Gesù, Fondazioni 8, 6.7. 
7 Cfr. Tb 12, 7; Is 24, 16. San Francesco ha lo stesso atteggiamento, ma viene cor-
retto da colui a cui chiese consiglio in riguardo alle stimmate. Cfr. 1Bon 13, 4, 4-7 
(FF 1227).  
8 Trecento anni dalla morte di santa Teresa d’Avila (1582). Settecento anni dalla 
nascita di san Francesco d’Assisi (1182).  
9 Si riferisce ad alcune coincidenze avvenute il 4 agosto 1880. Nello stesso giorno, 
trovandosi nelle vicinanze del Carmelo di Himmelspforten, udì interiormente una 
voce che le diceva di andare ad Himmelspforten e chiedere di essere accolta. Cfr. 
Lettera di sr. Angela Streitel O.S.F. al Vescovo di Augsburg, Pankratius von Din-
kel in Scritti vari, pp. 58-62.  
 



57 

già parecchi anni prima la mia anima dovette camminare per vie straor-

dinarie10. Le tribolazioni interne ed esterne da sopportare, le pene cau-

satemi dalla menzogna e dall’inferno, il violento allontanamento dalla 

vita quotidiana normale ed i mezzi forti adoperati per abituare la mia 

natura, facilmente irascibile ed impaziente, ad accettare in silenzio, ed 

alla fine anche con gratitudine, l’ingratitudine, le calunnie e le pene di 

ogni genere, tutto ciò potrà essere compreso nei suoi molteplici aspetti 

nel giorno del giudizio.  

 

4. Mentre mi trovavo sulla strada per il convento delle carmelitane, 

sono stata spinta da una forza soprannaturale a scegliere come miei 

patroni particolari i santi principi degli apostoli, Pietro e Paolo11. Dopo 

qualche tempo la maestra mi raccontò come santa Teresa, prima 

dell’attuazione della riforma, fosse stata indotta a scegliere questi stessi 

apostoli, come patroni particolari ecc12. Sono sempre stata e sono tutto-

ra sconvolta quando mi rendo conto di ricevere grazie date solo a per-

sone piene di virtù, perché sono consapevole della mia miseria. Solo il 

silenzio, l’umiliazione e l’abnegazione mi aiutano in questa situazione 

a ritrovare un po’ di calma, in modo che all’esterno non si capisca ciò 

che succede nell’intimo13. 

 

5. Si avvicinava la festa di nostra Signora del Monte Carmelo14 ed 

ecco che si mostrava quale grande buona e misericordiosa Madre ab-

biamo in Maria; ella promise la sua protezione ed ha mantenuto fino ad 

oggi la sua promessa, anche se data ad una persona tanto peccatrice. 

10 Verso il 1877, dopo una malattia mortale e una buona confessione, M. France-
sca, a quel tempo sr. M. Angela, ebbe molta luce e fu guidata da Dio attraverso un 
mare di dolori. Cfr. Lettera di sr. M. Angela Streitel O.F. S. al vescovo di Aug-
sburg, Pankratius von Dinkel (Ibidem). 
11 Pietro e Paolo, in onore dei quali san Francesco faceva una quaresima intera di 
preghiera e di eremo. Cfr. 1Bon 9, 3, 5-6 (FF 1167).  
12 Cfr. santa Teresa di Gesù, Vita 29, 5.  
13 La grazia di Dio, quando raggiunge la persona, produce gli stessi turbamenti. 
L’umiltà precede, accompagna e segue la grazia. Cfr. Es 3, 6; Is 6, 5; san France-
sco 1Cel 94, 6. 
14  Il 16 luglio, probabilmente del 1877.   



58 

Durante l’ottava della festa si commemora, il 20 luglio, l’anniversario 

della morte del beato san Giuseppe15, giorno in cui, circa sei anni fa16, 

fui portata in una maniera singolare ad una vita di rinuncia e di fervore 

e, contemporaneamente, al Carmelo. Seppi ad un certo punto che, il 

giorno in cui fui richiamata alla vita spirituale17, era anche il giorno 

dell’anniversario della morte del mio santo preferito; ed ora, arrivata al 

Carmelo, dovevo accorgermi anche che questo 20 luglio, giorno della 

mia chiamata alle vette del Carmelo, era la festa del Patrono per eccel-

lenza di quest’Ordine18. Senza realmente volerlo, si stabilì un rapporto 

spirituale con questo santo. Lascio però interamente al suo miglior giu-

dizio, Reverendo Padre, considerare ciò che le espongo come una nul-

lità, lo stesso vale anche per tutto il resto. Sant’Elia19 mi era spiritual-

mente vicino. Egli mi disse la gioia che gli dava il fatto che io fossi la 

sua figlia e mi pregò di essere accolto. Mi trovai in imbarazzo, non 

sapevo come fare. Allora ebbi una illuminazione ed udii dire: certa-

mente puoi accoglierlo, hai accolto anche altri patroni nel tuo cuore. 

Ho avuto allora la sensazione di aver accolto sant’Elia e nella mia ani-

ma vidi le parole: “chi accoglie un profeta riceverà una ricompensa da 

profeta”20.  

 

6. Fra le altre cose che di questo avvenimento sono rimaste impres-

se nella mia anima c’è questa: non chiedere nient’altro se non l’umil-

tà21; tutto il resto ti verrà dato quando ne avrai bisogno. Ed è vero: se 

mi turba una tentazione nei riguardi di una virtù o di una persona e 

dopo ricevo la santa comunione con questa intenzione, sono spesso di 

colpo completamente liberata dalla tentazione; oppure, se, avendo lot-

15 Tradizione orale del Carmelo di Himmelspforten. Cfr. la nota 18 di questa lettera. 
16 Nel 1877. Cfr. note 8 e 9 di questa lettera.  
17 Cfr. note 8 e 9 di questa lettera.  
18 Cfr. santa Teresa d’Avila: Fondazioni, Prologo; Vita, 6, 6-8.  
19  Elia, a cui si ispira l’Ordine Carmelitano, è il profeta biblico pieno di zelo per 
Dio. Cfr.1 Re 18, 20-40. 
20 Cfr. Mt 10, 41; Lc 6, 23.  
21 L’umiltà è la santa aurora dell’arrivo di Dio. Cfr. santa Caterina da Bologna: Le 
sette armi spirituali: VII arma, 37, pag. 129. 



59 

tato solo superficialmente contro di essa, per cui si è trasformato in 

errore, in peccato, come infatti  nell’ultimo tempo è avvenuto nei suoi 

confronti, Padre mio, succede che, non appena riconosco il mio errore, 

me ne pento, mi umilio e ricevo fiduciosamente il Corpo del Signore e 

quindi sento come questo errore o questa tentazione si perdono com-

pletamente alla presenza di Dio, presente nell’Eucaristia22. 

 

7. Prima della festa di san Giovanni Battista, dello stesso anno23, 

fui invitata a scegliere anche questo santo come mio patrono speciale. 

Non ero molto disponibile per questo invito, per cui chiesi: “perché 

devo fare questo?” Allora mi parve di sentir rispondere: “per preparare 

le vie del Signore”24. Probabilmente questo santo doveva essere il mio 

maestro in questo compito; lui che era stato tanto bravo nel preparare 

le vie al Signore. Il padre confessore, che non sapeva niente di questo 

fatto, poco tempo dopo, in un’esortazione, esaltò la grande santità di 

san Giovanni Battista. Ora potevo essere doppiamente soddisfatta.   

 

8. Torno ora alla festa di sant’Elia. Poco dopo si stabilì quel parti-

colare rapporto con il nostro padre san Francesco, senza che prima ci 

fosse stato niente altro da parte mia, se non il mio amore per la povertà 

che la mia maestra tanto devota ebbe a costatare in me traendone tanto 

conforto. Il resto glielo comunicò il reverendo P. Bonaventura. Pochi 

giorni dopo di mattina, pregai nel coro e vidi una cosa fino allora mai 

vista: dinanzi al mio spirito vidi innalzarsi due monti. Questi due monti 

erano allineati l’uno accanto all’altro, il monte che si innalzava sulla 

destra era più alto dell’altro e aveva degli scalini25. Mi pare di aver 

visto in cima al monte26 la figura piuttosto sfumata di sant’Elia27 e, più 

22 Esperienza dell’efficacia dei sacramenti.  
23 Prima del 24 giugno 1877.   
24 Preparare le vie al Signore era l’impegno di Giovanni Battista. Cfr. Mt 3,3; Mc 1,3.   
25 Cfr. San Giovanni della Croce: Opere - Notte Oscura, libro II, cap. 18-20, pp. 
460-470. 
26 Il monte Carmelo (m. 600).  
27 Profeta vissuto dall’880 all’840 a.C. al quale si ispira l’Ordine dei Carmelitani. 
Data della Regola: 1211.  



60 

in basso, [in modo] altrettanto [sfumato], santa Teresa28. Sull’altro 

monte, che era meno alto29, forse perché meno antico, vidi in cima san 

Francesco30 con la Croce in mano; riconobbi nel primo il monte Car-

melo, nel secondo la Verna. Poi, i due monti si inclinarono per formare 

una volta e precisamente il monte più alto si voltava verso l’altro, circa 

nel punto in cui stava santa Teresa. Ebbi la sensazione che entrambi i 

santi mi volessero tirare verso l’alto, nel mezzo di questa volta, come 

una specie di chiusa. Però io resistetti, perché in tali circostanze teme-

vo di essere la vittima di un gioco infernale, e più di una volta il padre 

confessore ebbe difficoltà a tranquillizzarmi a questo proposito. Prima 

e dopo questa visione, quando non riuscii a capire, perché il Signore mi 

volesse far uscire dal Carmelo, sentii rispondere: “Per unire la vita atti-

va a quella contemplativa”31.  

Che questa risposta possa dare luce alla visione. Il Carmelo rappre-

senta forse la preghiera, la Verna l’operosità. Ambedue le cose, pre-

ghiera e operosità, hanno subìto deviazioni nel corso dei secoli e, così, 

fu spesso travisata la sublimità dell’una e la necessità dell’altra. Da una 

parte, spesso non si ha più il senso giusto della preghiera come lavoro, 

dall’altra non s’intende più il lavoro come preghiera32. Preghiera e la-

voro devono costituire delle linee parallele e contribuire nella stessa 

misura all’eliminazione della miseria spirituale e sociale dell’umanità, 

insegnando ad essa il nuovo, vero significato del “pregare e lavora-

re”33. 

 

9. Mio Reverendo Padre, sant’Elia sulla vetta di uno dei monti e 

anche santa Teresa, che il Signore ci manda forse per un’altra rifor-

28 Santa Teresa d’Avila (1515-1582). Ella ripristinò la Regola carmelitana al suo 
primitivo splendore, rinunciando alle mitigazioni introdotte nel 1431 dal Pontefice 
Eugenio IV. Nel 1567 ebbe l’approvazione delle Costituzioni. 
29 Monte della Verna (m. 1280 circa).    
30 San Francesco d’Assisi (1182 - 1226). Data della Regola: 1223.    
31 Aspetto importante dell’ideale di rinnovamento della vita religiosa di M. France-
sca. Cfr. Lett. 4 (3) nota 6.  
32 Cfr. Mt 7, 21; Lc 6, 46; 10, 41. 
33 “Ora et labora”: motto benedettino.  



61 

ma34, insegnano alle loro figlie spirituali principalmente il “lavoro del-

la preghiera”, forse anche “preghiera e lavoro”, un motto abbastanza 

compatibile con la vita di clausura e di silenzio. Sull’altra cima san 

Francesco, in mezzo alla sua opera. Non è questo un terreno santo e 

solido? Una base solida come roccia, alte vette della virtù e una nobile 

roccaforte35?  

 

10. Affinché non dimenticassi l’immagine dei due monti che si 

univano, una delle nostre sorelle36, che non sapeva niente della visione, 

circa otto settimane fa37 fece il seguente sogno: un uomo alto, semplice 

e pio conduceva la sorella ai piedi di due montagne le cui cime erano 

unite. Si vedevano viti coperte di sassi. L’uomo insegnò alla sorella 

come togliere quei sassi, che non potevano che ostacolare la crescita 

delle viti, e come usarli nella costruzione di una casa perfettamente 

rotonda38. Dopo aver lavorato per un po’ di tempo, le campane di una 

chiesa grande chiamavano i fedeli alla Messa; la sorella dovette seguire 

l’uomo che, ad un certo punto, vide me sul ciglio della strada. Mi affi-

dò quindi la sorella e tutte e due andammo in questa chiesa.  

 

11. La sorella mi raccontò che la chiesa nel suo sogno era alta e 

isolata e che era rimasta particolarmente colpita da alte impalcature su 

ruote che stavano davanti alla chiesa ed anche dentro. 

 

12. Quando lei, Reverendo Padre, ce lo permise di visitare la chie-

sa39, la sorella, che non aveva mai visto questa chiesa, disse: vedrà che 

34 Cfr. nota 27 di questa lettera; santa Teresa di Gesù, Vita 11, 9-13; Cammino di 
Perfezione 4, 2.3.  
35 Cfr. Lett. 2 (2), note 6, 7. 
36 Probabilmente la stessa sorella, Sr. Scholastica, che nel sogno vide una lettera 
firmata con il sangue. Cfr. Lett. 38 (28), nota 4.  
37 Verso la metà di maggio 1883.   
38 È la descrizione della vigna del Signore. Cfr. Is 5, 1-2.  
39 San Giovanni in Laterano, chiesa madre, sede cattedrale del papa, vista da san 
Francesco e da san Domenico. Cfr. 2Cel 17, 5-6 (FF 603); 2Bon 2, 4-2 (FF 1342); 
3Soc 51, 5-8 (FF 1460) e Legenda S. Dominici di Costantino Orvietano, 21, pp. 
301-302. 



62 

andremo nella chiesa della mia visione nel sogno! Ed infatti: blocchi di 

pietra, alte impalcature su ruote, la stessa identica chiesa per dimensio-

ne e tipo che la sorella aveva visto diverse settimane prima in sogno. 

Chi fosse quell’uomo che nel sogno insegnò a questa sorella, e con lei 

a tutta una stirpe, la vita della preghiera e del lavoro, sarà evidente per 

chiunque, immagino40. Credo del resto fermamente che prima o poi il 

Laterano sarà un luogo in cui avverranno fatti importanti riguardo al 

nuovo Ordine. Possa il Signore essere lodato. 

 

13. A nostra Signora del monte Carmelo41 ho seriamente detto, che 

qualora volesse qualcosa di particolare da me, deve rivolgersi al mio 

superiore, dato che a lui ho promesso obbedienza42 sotto condizione di 

peccato. Ella quindi, che odia l’ombra dell’imperfezione, può voler 

ancora meno il male del peccato. E, se nostra Signora degli Angeli43 si 

unisse, potrebbe darsi che lei, Reverendo Padre, andando a Einsiedel-

n44, vi incontri una “Madonna” in triplice immagine. 

 

[luglio, 1883]45 

40 Spiritualmente l’uomo che insegna la vita della preghiera e del lavoro è san 
Francesco, ma si intuisce che M. Francesca alluda a P. Jordan in questo momento 
storico. 
41 È la titolare e patrona dell’Ordine Carmelitano.  
42 Cfr. Lett. 22 (12), note 2, 3.  
43 È la Vergine Assunta venerata nella Basilica di Santa Maria degli Angeli, presso 
Assisi, Perugia.  
44 Einsiedeln è un noto santuario mariano in Svizzera.  
45 Questa lettera non è firmata. La data potrebbe essere il 16 luglio 1883, se si con-
siderano le parole iniziali. Cfr. Lett. 40 (29), nota 9. 



63 

 



64 

 


